
223

REFLEKSI NILAI BUDAYA DALAM KIEH PASAMBAHAN

(Cultural Values as Reflected in Allusive Speech of Kieh Pasambahan)

Herlinda

Balai Bahasa Provinsi Sumatera Barat
Simpang Alai Cupak Tangah, Pauh Limo, Pauh, Padang 25162

Telepon: (0751) 776789. Pos-el: herlindamail@yahoo.com
(Naskah diterima: 16 Februari 2015, Disetujui: 9 Juni 2015)

Abstract

This study discusses the cultural values contained in kieh pasambahan manjapuik marapulai
(allusive custom speech to call for bridegroom in a wedding procession) in Induriang Kapau.

The selection of kieh pasambahan manjapuik marapulai to be analyzed due to an important

stage of the whole series of events in the marriage ceremony is manjapuik marapulai (to pick

the groom) because at that stage giving a traditional title to the groom (marapulai) as a

marker of his maturity is performed. This research was qualitative descriptive. Study used a

qualitative approach through methods refer, involved, competent. The results showed that

the cultural values contained in kieh pasambahan manjapuik marapulai in Induriang Kapau

are (1) deliberation, (2) knowledge, (3) culture diligent, (4) the regularity, (5) loyality, and (6)

justice .

Keywords; cultural values, kieh, pasambahan

Abstrak

Penelitian ini membahas nilai budaya yang terkandung dalam kieh pasambahan manjapuik

marapulai di Induriang Kapau. Pemilihan kieh pasambahan manjapuik marapulai untuk dianalisis
dikarenakan tahapan yang penting dari seluruh rangkaian kegiatan dalam upacara perkawinan adalah
manjapuik marapulai (menjemput pengantin laki-laki) karena pada tahapan itulah pemberian gelar
dilaksanakan. Pemberian gelar kepada pengantin laki-laki (marapulai) dilakukan sebagai penanda
kedewasaannya. Jenis penelitian ini adalah deskriptif kualitatif. Penelaahan menggunakan pendekatan
kualitatif melalui metode simak, libat, cakap. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai budaya yang
terkandung di dalam kieh pasambahan manjapuik marapulai di Induriang Kapau adalah (1)
musyawarah, (2) kearifan, (3) budaya rajin, (4) keteraturan, (5) loyaliatas, dan (6) keadilan.
Kata kunci: nilai budaya, kieh, pasambahan

1. Pendahuluan

Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi, tetapi juga berfungsi sebagai alat
untuk mengekspresikan dan menampilkan
makna budaya yang dimiliki oleh suatu suku
bangsa. Penutur suatu bangsa mengungkapkan
gagasannya dengan cara yang berbeda

sehingga cara seperti itu dapat membentuk
model-model ekspresi budaya. Bahasa adalah
bagian dari budaya. Keduanya dapat
diibaratkan sebagai sebuah mata uang dengan
kedua sisinya. Di samping itu, bahasa dapat
mengkategorisasi realitas budaya. Oleh sebab
itu, bahasa menampakkan sistem klasifikasi

SALINGKA, Majalah Ilmiah Bahasa dan Sastra Volume 12 Nomor 2 Edisi Desember 2015 (223—232)



224

yang dapat digunakan untuk menelusuri
praktik-praktik budaya dalam suatu
masyarakat.

Jika dikaitkan dengan masyarakat dan
kebudayaan, kajian bahasa berurusan dengan
fenomena yang bersifat partikularistis. Dalam
hal ini, bahasa merupakan fungsi dari status dan
proses sosial serta budaya. Status dan proses
itu berbeda dari satu masyarakat dan
kebudayaan ke satu masyarakat dan
kebudayaan lainnya. Perbedaan itu hampir
selalu tecermin pada bahasa yang dipakai oleh
masyarakat penuturnya, termasuk masyarakat
Minangkabau.

Masyarakat Minangkabau adalah
masyarakat yang  berbudaya lisan, dalam arti
bahwa segala bentuk atau nilai-nilai budaya
pada umumnya disampaikan dan diwariskan
melalui tutur kata dari generasi ke generasi
berikutnya. Selain itu, dalam berkomunikasi,
masyarakat Minangkabau cenderung
menyatakan maksud secara tidak langsung.
Maksud tersebut biasanya disampaikan melalui
ungkapan yang sama-sama dimengerti, baik oleh
penutur maupun oleh pendengar, melalui
kompleksitas simbol-simbol yang
menghadirkan makna konotatif. Komunikasi
seperti yang dikemukakan di atas, disebut kieh

(kias).
Ungkapan yang mengandung kias (kieh)

sebagai salah satu bentuk folklor dari suatu etnis
selain memiliki bentuk, makna, dan fungsi juga
diperkirakan mengandung keberagaman nilai
baik yang menjadi pedoman atau yang tidak
dipedomani. Ungkapan Minangkabau yang
mengandung kias (kieh) diperkirakan memiliki
keberagaman nilai yang menjadi pedoman,
rujukan, dan petunjuk tidak saja bagi orang
Minangkabau tetapi juga bagi kelompok sosial
lainnya di Indonesia.

Berdasarkan latar belakang tersebut,
secara umum penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji fenomena berbahasa masyarakat
Minangkabau. Pengkajian salah satu aspek
bahasa Minangkabau secara tidak langsung juga
dimaksudkan untuk mengungkapkan warna
budaya Minangkabau yang pada gilirannya

dapat memperkaya budaya nasional.
Pengkajian salah satu aspek budaya daerah
dimaksudkan untuk memperkokoh budaya
nasional.

Di samping tujuan  umum seperti  yang
sudah dikemukakan tersebut, secara khusus
penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai
budaya  yang  terkandung  di dalam  kieh

pasambahan manjapuik marapulai di
Induriang Kapau, Kecamatan Tilatang Kamang,
Kabupaten Agam, Sumatra Barat.

Ruang lingkup penelitian ini dibatasi pada
analisis nilai budaya dalam kieh pasambahan

manjapuik marapulai yang disampaikan
dalam upacara perkawinan di Minangkabau
khususnya di Induriang Kapau, Kecamatan
Tilatang Kamang, Kabupaten Agam, Sumatra
Barat. Penelitian terhadap kieh dalam
pasambahan manjapuik marapulai ini
diharapkan dapat memberikan manfaat bagi
masyarakat luas dan peneliti yang ingin
mendalami kebudayaan Minangkabau.

Sepanjang pengetahuan penulis, sampai
sekarang belum begitu banyak penelitian yang
mengkaji nilai budaya dalam pasambahan

terutama pasambahan manjapuik marapulai.
Penelitian pasambahan yang pernah dilakukan
banyak  berupa inventarisasi, misalnya, Idrus
Hakimy (1986) dan Amir, M.S. (1999)
penelitian tersebut menggunakan kieh sebagai
contoh dalam uraiannya mengenai adat
Minangkabau. Yusriwal (2000) pernah
melakukan penelitian terhadap kieh dalam
pidato adat, yaitu Kieh Pasambahan

Manjapuik Marapulai yang fokus kajiannya
adalah terhadap unsur estetika dan semiotika.
Oktavianus (2005) membuat penelitian yang
berjudul “Kias dalam Bahasa Minangkabau”.
Berdasarkan tinjauan pustaka tersebut, terlihat
bahwa penelitian mengenai nilai budaya dalam
pasambahan, terutama pasambahan

manjapuik marapulai  masih jarang dilakukan.
Oleh sebab itu, penelitian  sehubungan dengan
nilai budaya dalam pasambahan, terutama
dalam pasambahan manjapuik marapulai

perlu dilakukan.

SALINGKA, Majalah Ilmiah Bahasa dan Sastra Volume 12 Nomor 2 Edisi Desember 2015 (223—232)



225

Berikut ini akan dipaparkan beberapa
teori sehubungan dengan arah kajian ini, yaitu
konsep pasambahan, kieh, antropolinguistik
dan nilai budaya. Pasambahan biasa disebut
pidato adat. Di Minangkabau, pidato adat
dilakukan pada upacara kematian, upacara
pengangkatan atau pengukuhan penghulu,
upacara pemberian gelar adat, dan upacara
perkawinan. Pasambahan manjapuik

marapulai adalah pidato adat yang
disampaikan dalam upacara adat manjapuik

marapulai, yaitu pada saat keluarga pengantin
wanita mendatangi keluarga pengantin laki-laki
untuk menjemput pengantin laki-laki tersebut
agar dapat tinggal di rumah penganten
perempuan.

Sistem kekerabatan di Minangkabau
memakai sistem matrilineal, dengan laki-laki
tinggal di rumah penganten perempuan. Oleh
sebab itu, penganten laki-laki dijemput oleh
keluarga penganten perempuan, dengan maksud
meminta izin kepada keluarga laki-laki agar
penganten laki-laki dizinkan tinggal di rumah
keluarga penganten perempuan. Pada peristiwa
tersebut terjadi dialog antara keluarga penganten
perempuan dan keluarga penganten laki-laki,
yang disebut dengan pasambahan manjapuik

marapulai (M.S, Amir, 1996: 35-42 dan
Navis, 1986: 205 dan 253).

Kieh adalah kata-kata yang ditujukkan
secara tidak langsung kepada sasaran, dan
dinilai sebagai suatu bahasa yang sopan tanpa
merendahkan siapa pun (Navis, 1986:262).
Usman (2002) memaknai kieh sebagai kias,
ungkapan, ibarat, dan metafora. Di dalam
KBBI (2008:456) kias perbandingan
(persamaan); ibarat; sindiran; pertimbangan
tentang sesuatu hal dengan perbandingan atau
persamaan dengan hal lain; dan arti kata yang
bukan sebenarnya; penamaan sesuatu dengan
sesuatu yang lain. Hay, Masnur (2002:109)
menyebut bahwa kias di persamakan dengan
metafora, yaitu sebuah wacana yang berkenaan
dengan denominasi.

Untuk menjelaskan pengertian nilai
budaya, bahasan diawali dengan pembicaraan
nilai. Nilai adalah sesuatu yang menyangkut baik

dan buruk. Dalam kaitannya dengan nilai baik
dan nilai buruk, perilaku baik mencerminkan
nilai baik dan perilaku buruk mencerminkan nilai
buruk. Menentukan batas antara nilai baik dan
buruk terhadap suatu perilaku memang tidak
mudah karena hal ini terkait dengan selera dan
sudut pandang. Namun demikian, suatu sikap,
perilaku dan tindak tanduk akan mengandung
nilai buruk jika hal itu menyimpang dari norma-
norma yang berlaku umum dalam suatu
masyarakat. Papper (dalam Djajasudarma,
1994:12) menyatakan bahwa batasan nilai
mengacu pada minat, kesukaan, pilihan, tugas,
kewajiban, agama, kebutuhan, keamanan,
hasrat, keengganan, atraksi, perasaan, dan
orientasi seleksinya. Ananta Wijaya, Cut (1963)
menyatakan bahwa nilai merupakan kualitas
yang tidak real dan bukan merupakan unsur
dari suatu objek melainkan sifat dan kualitas
dari objek itu. Oleh sebab itu, segala sesuatu
yang baik dan buruk dapat disebut nilai. Selain
itu, nilai tidak dapat dimasuki oleh rasio. Baso-

basi (basa-basi) di Minangkabau adalah
sesuatu yang sulit diterima rasio, tetapi di situlah
letaknya sopan santun (Navis, 1986).

Dalam kaitannya dengan nilai budaya,
Koentjaraningrat (1982) mengemukakan
bahwa nilai budaya adalah lapisan abstrak dan
luas cakupannya serta merupakan konsep
hidup, mendorong pembangunan dan menjadi
pedoman tertinggi perilaku. Oleh sebab itu, nilai
budaya merupakan pedoman yang dianut oleh
setiap anggota masyarakat terutama dalam
bersikap dan berperilaku. Sistem nilai juga
menjadi patokan untuk menilai dan mencermati
bagaimana individu bertindak dan berperilaku.

Selain itu, Fishman (1985) bahkan
mengatakan bahwa bahasa merupakan indeks
dan simbol budaya. Sehubungan dengan
pendapat Fishman tersebut, untuk konteks
budaya Indonesia, Sumarjono (2006)
mengatakan bahwa filsafat orang Indonesia
termasuk nilai budaya tersimpan di balik
pepatah-petitih, di balik rumah-rumah adat, di
balik upacara-upacara adat, di balik mitos-
mitos tua, di balik ragam hias pakaian yang
mereka kenakan, di balik bentuk-bentuk tarian

Herlinda: Refleksi Nilai Budaya dalam Kieh Pasambahan



226

mereka, di balik musik yang mereka mainkan,
di balik persenjataan, dan di balik sistem
pengaturan sosialnya.

Berdasarkan kutipan tersebut, bahasa
melalui pepatah-petitihnya atau peribahasa
merupakan salah satu medium untuk
menampilkan makna budaya yang di dalamnya
terkandung nilai (value). Peribahasa merupakan
bagian dari komunikasi sistem budaya
(Oktavianus,2006). Di samping itu, bahasa
mengkategorisasikan realitas budaya
(Duranti,1997:25 dan Foley,1997:16). Bahasa
menampakkan sistem klasifikasi yang dapat
digunakan untuk menelusuri praktik-praktik
budaya dalam suatu masyarakat. Model-model
budaya dapat dimunculkan secara eksplisit
melalui ungkapan (Bonvillain, 1997:48).
Model-model budaya yang dimaksudkan di sini
mencakup mentalitas kerja, persepsi, sikap dan
perilaku, etika,  dan moral.

Sistem nilai dapat dikatakan sebagai
norma standar dalam kehidupan
bermasyarakat. Djajasudarma (1994:13)
mengemukakan bahwa sistem nilai begitu kuat,
meresap, dan berakar di dalam jiwa masyarakat
sehingga sulit diganti atau diubah dalam waktu
singkat. Sistem nilai itu menjadi pedoman bagi
harmonisasi hubungan antarpenutur bahasa,
penutur bahasa dengan lingkungannya, dan
penutur bahasa dengan penciptanya.
Pelanggaran terhadap nilai-nilai yang dianut
dalam suatu masyarakat dapat merusak
harmonisasi itu dan sekaligus menimbulkan
pemberlakuan sangsi sosial. Sistem nilai yang
ada dalam suatu masyarakat bahasa tercermin
dari bentuk lingual dan konfigurasi bentuk lingual
itu dalam suatu rangkaian struktur bahasa.
Sistem nilai itu semakin tampak jelas jika
bentuk-bentuk lingual itu telah digunakan oleh
penuruturnya dalam berbagai peristiwa tutur.
Oleh sebab itu, model konstruksi bentuk lingual
yang digunakan dalam berinteraksi
mencerminkan nilai yang dianut pelibat tutur.

Ketika bahasa dipakai dalam sebuah
pertuturan dan ketika dua orang penutur terlibat
dalam suatu pembicaraan serius tentang suatu

hal, maka makna dan pesan yang muncul tidak
hanya terkait dengan konteks situasi, tetapi juga
berhubungan erat dengan konteks budaya.
Kata-kata yang digunakan mencerminkan
perilaku, sudut pandang, dan keyakinan yang
dianut oleh penuturnya (Kramsch, 1998:3).

Untuk mencermati bagaimana bahasa
mengungkapkan dan menyimbolkan realitas
budaya, dapat dilakukan sebuah kajian atau
analisis dari perspektif antropolinguistik. Disiplin
ini di Amerika disebut linguistik antropologi yang
dipelopori oleh Franz Boas, sedangkan tradisi
Eropa memakai istilah etnolinguistik (Duranti,
1997). Melalui pendekatan antropologi
linguistik, kita dapat mencermati apa yang
dilakukan orang melalui ujaran-ujaran yang
diproduksinya.

Sibarani (2004:50) mengatakan bahwa
antropolinguistik adalah cabang linguistik yang
mempelajari variasi dan penggunaan bahasa
dalam hubungannya dengan perkembangan
waktu, perbedaan tempat komunikasi, sistem
kekerabatan, pengaruh kebiasaan etnik,
kepercayaan, etika berbahasa, adat-istiadat,
dan pola-pola kebudayaan lain dari suatu suku
bangsa. Hymes (dalam Duranti, 1997:2)
mengatakan bahwa antropolinguisik adalah
cabang ilmu yang mempelajari bahasa dan
percakapan dalam konteks budaya. Dengan
kata lain, bahasa adalah sumber kebudayaan
dan percakapan adalah budaya yang
dipraktekkan.

Sibarani, (2004:50-51) cakupan linguistik
kebudayaan meliputi, (1) bagaimana
mempelajari hubungan keluarga yang
diekspresikan dalam terminologi budaya, (2)
bagaimana cara seseorang berkomunikasi
dengan orang lain dalam kegiatan sosial dan
budaya tertentu, (3) bagaimana cara seseorang
berkomunikasi dengan orang dari budaya yang
lain, (4) bagaimana cara seseorang
berkomunikasi dengan orang lain secara tepat
sesuai dengan konteks budayanya, (5)
bagaimana bahasa masyarakat dahulu sesuai
dengan perkembangan budayanya, (6) unsur-
unsur budaya yang terkandung dalam pola-pola

SALINGKA, Majalah Ilmiah Bahasa dan Sastra Volume 12 Nomor 2 Edisi Desember 2015 (223—232)



227

bahasa yang dimiliki oleh penuturnya, (7)
mengkaji bahasa dalam hubungannya dengan
budaya penuturnya secara menyeluruh.

Malinovski (dalam Hymes, 1964:4)
mengemukakan bahwa melalui antropolinguistik
kita dapat menelusuri bagaimana bentuk-bentuk
linguistik dipengaruhi oleh aspek budaya,
sosisal, mental, dan psikologis; apa hakikat
sebenarnya dari bentuk dan makna dan
bagaimana hubungan keduanya. Kramsch
(1998:25) mengemukakan bahwa untuk
membuktikan kedekatan hubungan antara
bahasa dengan budaya. Milinowski mengamati
cara bertani dan menangkap ikan dan
dipraktikkan oleh penduduk asli pulau Trobian.
Pemahaman terhadap makna terdalam dari
rutinitas penduduk itu ternyata dapat dilakukan
melalui bahasa yang dipakainya dalam kaitan
dengan konteks budaya seperti sistem ekonomi
suku Tribal, organisasi sosial, pola kekerabatan,
siklus musim, konsep waktu dan ruang
(Kramsch, 1998:26).

Franz Boas adalah salah seorang yang
juga berkontribusi dalam perkembangan
antropolinguistik. Gagasannya sangat
berpengaruh terhadap Sapir dan Benyamin L.
Whorf, sehingga melahirkan konsep relativitas
bahasa. Menurut tokoh ini, bahasa tidak bisa
dipisahkan dari fakta sosial  budaya masyarakat
pendukungnya. Salah satu kontribusi Sapir
(dalam Bonvillain, 1997:49) yang sangat
terkenal adalah gagasannya yang menyatakan
bahwa analisis terhadap kosakata suatu bahasa
sangat penting untuk menguak lingkungan fisik
dan sosial dimana penutur suatu bahasa
bermukim. Hubungan antara kosakata dan nilai
(budaya) bersifat multidireksional.

Jenis penelitian ini adalah penelitian
deskriptif kualitatif. Sumber data utama
penelitian ini adalah hasil rekaman
pasambahan manjapuik marapulai yang
direkam pada saat dilangsungkannya pidato
adat  pasambahan manjapuik marapulai di
Desa Induriang Kapau, Kecamatan Tilatang
Kamang, Kabupaten Agam. Sumber data
pelengkap berasal dari rekaman dan catatan

hasil wawancara dengan beberapa tokoh yang
dianggap berkompeten dalam hal adat
Minangkabau serta dari hasil bacaan beberapa
referensi yang mendukung.

Pengumpulan data utama berupa kieh

dilakukan melalui metode simak dengan
menggunakan teknik sadap sebagai teknik
dasar dan menggunakan teknik simak bebas
libat cakap (SBLC) sebagai teknik lanjutan
(Sudaryanto, 1988:2—7). Proses penyadapan
dilakukan melalui perekaman dan pencatatan
yang dilaksanakan pada saat dilangsungkannya
pidato adat  pasambahan manjapuik

marapulai di Desa Induriang Kapau,
Kecamatan Tilatang Kamang, Kabupaten
Agam.

Data pelengkap yang berupa hasil
wawancara tentang aspek-aspek kebudayaan
Minangkabau yang terkait dengan kieh

dikumpulkan melalui metode cakap dengan
menggunakan teknik pancing sebagai teknik
dasar dan menggunakan teknik cakap semuka
(CS) sebagai teknik lanjutan (Sudaryanto,
1988:7—10). Proses cakap semuka dilakukan
melalui wawancara langsung terhadap
beberapa tokoh adat Minangkabau yang
berkompeten. Hasil wawancara kemudian
direkam dan dicatat ke dalam kartu data. Data
pelengkap yang berasal dari sumber pustaka
diambil dari beberapa referensi tentang adat
Minangkabau.

Penelitian ini adalah penelitian yang
bersifat deskriptif-kualitatif. Metode yang
digunakan untuk menganalisis data adalah
metode padan dengan menggunakan teknik
pilah unsur penentu (PUP) sebagai teknik dasar
dan menggunakan teknik hubung banding (HB)
sebagai teknik lanjutan (Sudaryanto,
1993:21—30).

Setelah dilakukan proses pengumpulan
data, maka didapatkan data yang masih berupa
hasil rekaman. Data tersebut, kemudian
ditranskripsikan  ke dalam bentuk data tulis.
Data yang berbentuk teks tertulis itulah yang
akan dianalisis nilai budaya yang terkandung di
dalamnya.

Herlinda: Refleksi Nilai Budaya dalam Kieh Pasambahan



228

Metode yang digunakan untuk menyajikan
hasil analisis data adalah metode informal, yaitu
perumusan memakai kata-kata biasa dengan
menggunakan terminologi yang bersifat teknis.

2. Hasil dan Pembahasan

Berikut ini keanekaan nilai budaya yang
terkandung dalam kieh pasambahan

manjapuik marapulai di Induriang Kapau.

2.1 Nilai Musyawarah

Musyawarah merupakan pembahasan
bersama dengan maksud mencapai keputusan
atas penyelesaian masalah, perundingan,
perembukan (KBBI, 2008:944). Musyawarah
adalah hal yang biasanya dilakukan oleh
masyarakat Minangkabau dalam mengambil
keputusan. Ungkapan kias (kieh) yang
merefreksikan adanya musyawarah banyak
ditemukan dalam kieh pasambahan

manjapuik marapulai di Induriang Kapau
Kieh tersebut terpancar secara eksplisit pada
tuturan berikut.
(1) duduak nak baiyo, tagak nak

baramuah jo Tuan Malin

duduk mau beriya, berdiri mau berunding
dengan Tuan Malin

         ‘bermusyawarah’
(2) mancari bana nan sasuai, paham nan

saukua

mencari benar yang sesuai, paham yang
seukur
‘kesepakatan’

(3) babao kato Kari jo mupakaik, cari

bana jo baiyo

dibawa kata Kari dengan mufakat, cari
benar dengan beriya
‘cara memecahkan persoalan dengan
musyawarah’

(4) dek janji samo bakarang, padan samo

baukua

karena janji sama dikarang, padan sama
berukur
‘kesepakatan dalam keputusan’

 (5) lah bulek aia ka, pambuluah, lah butek

kato ka mupakaik

sudah bulat air ke pembuluh, sudah bulat
kata ke mufakat
‘keputusan berdasar mufakat’

(6) ambo mancari golek nan sagolong,

picak  nan salayang

hamba mencari golek yang segelinding,
pipih yang selayang
‘kata sepakat’

(7) alah dipaiyo dipatidokan, lah diukua

dipanjangkokan

sudah diperiya ditidakkan, sudah diukur
dijangkakan

          ‘dimufakatkan’
(8) kok katono lah sudah, pancuangno lah

putuih

jika katanya telah selesai, pancungnya
telah putus
‘kesepakatan telah dicapai’

(9) ka ilia sarangkuah dayuang, ka

mudiak satumpu galah

ke hilir serengkuh dayung, ke mudik
setumpu galah
‘seia sekata’

(10) rancakno iyo nak saangok, elok nak

sapadu

bagusnya iya senafas, elok nak sepadu
‘lebih baik semufakat’

Tuturan kieh pasambahan manjapuik

marapulai yang terdapat dalam contoh 1—
10 merupakan cerminan musyawarah yang
dilakukan oleh kedua belah pihak yang
berunding untuk memutuskan sesuatu. Semua
kieh dalam contoh ini merefleksikan
kebersamaan dan kesetiakawanan. Artinya,
segala sesuatu yang akan diputuskan atau yang
akan dilakukan terlebih dahulu harus
dimusyawarahkan. Apalagi hal yang akan
diputuskan menyangkut masalah yang
melibatkan dua keluarga, seperti masalah
perkawinan. Dalam hal ini keputusan tidak
boleh dibuat secara gegabah, keputusan harus
benar-benar merupakan hasil musyawarah
antarkeluarga untuk mendapatkan kata sepakat.

SALINGKA, Majalah Ilmiah Bahasa dan Sastra Volume 12 Nomor 2 Edisi Desember 2015 (223—232)



229

2.2  Nilai Kearifan

Di Minangkabau, ada istilah raso jo

pareso ‘rasa dan periksa’, baso-basi ‘basa-
basi’, tau mambaco nan ndak tampak

‘memahami sesuatu yang implisit’ dan paham

di erang jo gendeang ‘mengerti dengan ereng
dan gendeng’ (sindiran). Raso jo pareso adalah
pertimbangan antara yang pantas dan yang
tidak pantas dilakukan dalam berinteraksi
dengan orang lain (lihat Usman, 2002:467).
Baso-basi terkait dengan sopan santun dalam
bertindak dan berprilaku. Ungkapan idiomatis
itu merupakan refleksi dari sifat arif dan bijak.
Sikap seperti ini biasanya menimbulkan rasa
simpati dan apresiasi dari kelompok lain. Dalam
berinteraksi sikap seperti ini menjadikan
seseorang lebih dihargai dan dijadikan panutan.
Di dalam tuturan pasambahan manjapuik

marapulai di Induriang Kapau juga ditemukan
bentuk kearifan dalam bersikap seperti contoh
berikut.
(1) kato lah bajawab, gayuang lah

basambuik

kata sudah dijawab, sepak sudah dibalas
‘tanggap dengan situasi’

(2) dipandang jauah lah balayangan,

dipandang ampiang batakua’an’

pada pandang jauh sudah dilayangkan,
pada pandang dekat ditekurkan
‘diteliti dengan benar’

Dalam tuturan di atas kearifan seseorang
diibaratkan dengan kias kato dijawab

gayuang disambuik, yaitu sikap tanggap
dengan situasi. Selain itu, kearifan juga
digambarkan dengan kias dipandang jauah

lah balayangan, dipandang ampiang

batakua’an’. Kieh ini menjelaskan bahwa
segala sesuatu sebelum diputuskan harus diteliti
dengan benar.
(3) ketek banamo, gadang bagala

kecil bernama, besar bergelar
‘orang yang sudah menikah tidak boleh
dipanggil dengan  nama  kecilnya, harus
dipanggil dengan gelarnya’

(4) kok ketek babaduang kain, barulah

gadang babaduang adaik

jika kecil ini berbedung kain, setelah besar
berbedung adat
‘orang yang sudah menikah tidak boleh
dipanggil
dengan nama kecilnya, harus dipanggil
dengan gelarnya’

Tuturan pasambahan dalam contoh (5)
dan (6) di atas mengiaskan kearifan dalam
bersikap terutama pada seseorang yang telah
menikah dan diberi gelar adat. Dalam kieh

tersebut dijelaskan bahwa seseorang apabila
sudah menikah tidak boleh dipanggil dengan
nama kecilnya, melainkan harus dipanggil
dengan gelar adat yang sudah diberikan
kepadanya. Sikap seperti ini adalah salah satu
bentuk kearifan dalam sapaan di Minangkabau.

2.3  Nilai Budaya Rajin

Selain dari nilai kearifan dan musyawarah
sebagaimana dikemukakan di atas, budaya atau
mentalitas kerja juga tecermin dalam kieh

pasambahan manjapuik marapulai di Induriang
Kapau, seperti contoh berikut ini.
(1) nan capek kaki, ringan tangan

yang cepat kaki, ringan tangan
‘rajin’

(2) di juaro nan lah bacapek kaki,

baringan tangan

pada juaro (pelayan) yang bercepat kaki,
beringan tangan
‘rajin’

(3) kok capek kaki indak manaruang, kok

ringan tangan indak mamacah

jika cepat kaki tak pernah menyandung,
jika ringan tangan tak pernah memecahkan
‘rajin’

Tuturan pasambahan dalam contoh 1—
3 di atas mencerminkan sikap dan perilaku rajin.
Dalam keseharian biasanya orang yang
dikiaskan dengan istilah capek kaki ringan

tangan ‘cepat kaki ringan tangan’ adalah orang
yang selalu giat bekerja, rajin, dan tidak
membuang waktu percuma. Setiap hari pasti
ada pekerjaan yang bermanfaat yang
dilakukannya sehingga orang itu diibaratkan

Herlinda: Refleksi Nilai Budaya dalam Kieh Pasambahan



230

sebagai orang yang tangan dan kakinya cepat
dalam melakukan segala sesuatu.
(4) kok balayia lah ampia sampai, kok

bajalan lah sampai ka bateh

jika berlayar sudah hampir sampai,
jika berjalan sudah sampai ke batas
‘mengerjakan sesuatu sampai selesai’

Tuturan pasambahan yang mengandung
kieh dalam contoh (4) menggambarkan sikap
motivasi dalam berusaha. Digambarkan bahwa
dalam mengerjakan sesuatu orang
Minangkabau selalu bekerja sampai selesai yang
dikiaskan dengan ungkapan kok balayia lah

ampia sampai, kok bajalan lah sampai ka

bateh ‘jika berlayar sudah hampir selesai, jika
berjalan sudah sampai ke batas’.

Berdasarkan uraian di atas terlihat bahwa
ungkapan yang merefleksikan sikap dan
perilaku rajin dapat membentuk citra diri
seseorang karena dengan rajin berusaha ia akan
hidup lebih baik dan lebih layak sehingga
kondisi yang demikian dapat mengangkat citra
dirinya di mata orang lain.

2.4  Nilai Keteraturan

Nilai budaya yang juga terkandung dalam
kieh pasambahan manjapuik marapulai di
Induriang Kapau adalah keteraturan.
Keteraturan itu tecermin baik dalam
mengorganisir suatu kegiatan maupun
keteraturan dalam mengerjakan sesuatu.
Ungkapan baa di silang nan bapangka,

karajo nan bapokok merefleksikan bahwa
sebuah kegiatan harus terorganisir. Artinya, ada
yang menjadi pimpinan atau yang dituakan
dalam kegiatan tersebut. Orang yang dianggap
sebagai pimpinan tersebutlah nantinya yang
akan mengatur perencanaan kegiatan sekaligus
tempat bertanya oleh orang yang terbabit dalam
kegiatan itu.

Ungkapan lah gunjai nan tagantuang

nan bauleh, aia suri tuladan kain

menggambarkan bahwa selain keteraturan
dalam mengorganisir suatu kegiatan,

keteraturan dalam melaksanakan suatu kegiatan

pun menjadi prioritas utama dalam kehidupan
masyarakat Minangkabau.
(1) baa di silang nan bapangka, karajo nan

bapokok

bagaimana bagi silang yang berpangkal,
kerja yang bermodal
‘suatu kegiatan ada pimpinannya’

(2) lah gunjai nan tagantuang, nan bauleh

aiah suri tuladan kain

sudah pendek yang tergantung, yang
diulas sudah contoh teladan kain

        ‘setiap sesuatu ada aturannya’

2.5 Nilai Loyalitas

Selain dari beberapa nilai budaya yang
sudah dipaparkan sebelumnya, nilai yang juga
tergambar dalam pasambahan manjapuik

marapulai di Induriang Kapau adalah loyalitas.
Loyalitas yang tergambar adalah kesetian dalam
memegang teguh janji seperti dalam kieh tiok

tiok janji batapati, ikara dimuliekan atau
tantu di janji nan lah batapati, di ikara nan

lah bamuliekan, kieh ini mengandung filosofi
bahwa orang Minangkabau adalah orang yang
terbiasa konsekuen dengan perkataannya,
termasuk jika ia berjanji maka janji itu pantang
untuk dilanggar. Cermati ujaran berikut.
(1) tiok tiok janji batapati, ikara

dimuliekan

tiap tiap janji ditepati, ikrar dimuliakan
‘memegang teguh janji’

(2) tantu di janji nan lah batapati, di ikara

nan lah bamuliekan

tentu karena janji yang sudah ditepati,
karena ikrar yang telah dimuliakan
‘memegang teguh janji’

Di samping loyalitas yang berupa
kesetiaan dalam memegang teguh janji, loyalitas
dalam menjaga kesetiaan untuk bersama dengan
teman maupun dengan pasangan juga terlihat
dalam kieh. Kieh ini ini dipakai pada semua
situasi yang menggambarkan rasa kesetiaan
yang tinggi, seperti contoh berikut.
(3) kok basuo ka bukik iyo lah samo

mandaki,  ka lurah nak samo manurun

SALINGKA, Majalah Ilmiah Bahasa dan Sastra Volume 12 Nomor 2 Edisi Desember 2015 (223—232)



231

jika bertemu  ke bukit iya sudah sama
mendaki, ke lurah akan sama menurun
‘menjaga kesetiaan’

(4) ka bukik nak samo bao mandaki, kok

ka lurah nan samo manurun

ke bukit akan sama bawa mendaki, jika
ke lurah  yang sama menurun
‘menjaga kesetiaan’

(5) rasono ka bukik lai samo mandaki, ka

lurah samo babao manurun

rasanya ke bukit ada sama mendaki, ke
lurah sama bawa menurun
‘menjaga kesetiaan

2.6  Nilai Keadilan

Nilai Budaya yang juga terdapat dalam
pasambahan manjapuik marapulai di
Induriang Kapau adalah keadilan. Seseorang
yang terbiasa bersikap adil pada dasarnya
memiliki citra positif dalam dirinya. Keadilan
merupakan citra yang tidak saja berdampak
positif dalam dirinya tetapi juga kepada orang
lain sehingga orang yang diperlakukan dengan
adil tersebut juga merasa senang. Ungkapan
berikut merefleksikan eksistensi keadilan dalam
tuturan pasambahan manjapuik marapulai

di Induriang Kapau.
(1) batimbang nak samo barek, bauji nak

samo merah

ditimbang agar sama berat, diuji agar
sama merah
‘mengambil keputusan harus adil’

(2) tumbuah bak kato kato kok

manimbang lah samo barek,

mauji lah samo merah

tumbuh seperti kata-kata jika menimbang
sudah sama berat,
menguji sudah sama merah
‘mengambil keputusan harus adil’

3. Simpulan

Dalam tuturan pasambahan manjapuik

marapulai di Induriang Kapau terkandung
berbagai refleksi nilai budaya. Nilai budaya yang
terkandung dalam kieh pasambahan

manjapuik marapulai di Induriang Kapau
adalah (1) musyawarah, (2) kearifan, (3)

budaya rajin, (4) keteraturan, (5) loyalitas, dan
(6) keadilan. Dalam kaitannya dengan nilai
budaya yang sudah dipaparkan, tecermin
bahwa pada umumnya masyarakat
Minangkabau memiliki prilaku baik dan santun
serta memegang teguh janji. Selain itu, terbukti
pula bahwa masyarakat Minangkabau adalah
benar masyarakat yang berbudaya lisan dan
menyatakan maksud secara tidak langsung
(berkias) karena nilai budaya pun diwariskan
melalui tuturan dalam pasambahan (pidato
adat).

Daftar Pustaka

Aminuddin. 1990. Pengembangan Penelitian

Kualitatif dalam Bidang Bahasa dan

Sastra. Malang: Yayasan Asih Asuh
Malang.

Ananta Wijaya, Cut. 1963. Pengantar

Filsafat Nilai dari judul asli: What is

Value. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Bonvillain, N. 1997. Language, Culture and

Communication: The Meaning of

Messages. New Jersey: Prentice-Hall, Inc.
Djajasudarma, T. Fatimah. 1994. Wacana:

Pemahaman dan Hubungan antar

Unsur. Bandung: PT. Eresco.
Duranti, A. 1997. Linguistic Anthropology.

Cambridge: Cambridge University Press.
Fishman, J. 1985. Language, dalam Adam

Kuper dan Jessica Kuper. “The Social

Science Encyclopedia”. London: Boston
and Henley.

Foley, W. A. 1997. Anthropological

Linguistics: An Introduction. London.

Blackwell
Hakimy, Idrus Dt. Rajo Pangulu. 1986. 1000

Pepatah Petitih Mamang­Bidal Pantun

Gurindam. Bandung: Remadja Karya.
Hey, Musnur. 2002. Filsafat Wacana:

Membelah Makna dalam Anatomi

Bahasa dari judul asli: The Interpretation

theory: Discourse and the Surplus of

Meaning. Yogyakarta: Kanisius.
Hymes, D. 1964. Language in Culture and

Society. A Reader in Linguistics and

Herlinda: Refleksi Nilai Budaya dalam Kieh Pasambahan



232

Anthropology. New York: Harper
International Edition.

Koentjaraningrat 1982. Manusia dan

Kebudayaan di Indonesia. Jakarta:
Djambatan.

Kramsch, C. 1998. Language and Culture.
Oxford: Oxford University Press.

M.S, Amir. 1999. Adat Minangkabau: Pola

dan Tujuan Hidup Orang Minang.

Jakarta: Mutiara Sumber Widya.
Navis, Anas. 1986. Alam Terkembang Jadi

Guru: Adat dan Kebudayaan

Minangkabau. Jakarta: Grafiti Pers.
Oktavianus. 2005. “Kias dalam Bahasa

Minangkabau”. Denpasar: Universitas
Udayana.

______. 2006. Analisis Wacana Lintas

Bahasa. Padang: Andalas University
Press.

Sibarani, Robert. 2004. Antropolinguistik:

Antropologi Linguistik- Linguistik

Antropologi. Medan: Penerbit Poda.

Sudaryanto. 1988. Metode Linguistik Bagian

Kedua: Metode dan aneka Teknik

Pengumpulan Data. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

______. 1992. Metode Linguistik.
Yogyakarta: Gadjah Mada University
Press.

______. 1993. Metode dan Aneka Teknik

Analisis Bahasa. Yogyakarta: Duta
Wacana University Press.

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. 2008.
Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi

Keempat.  Jakarta:  Gramedia.
Usman, Abdul Kadir. 2002. Kamus Umum

Bahasa Minangkabau Indonesia.
Padang: Anggrek Media.

Yusriwal. 2005. Kieh Pasambahan

Manjapuik Marapulai di Minangkabau

(Kajian Estetika dan Semiotika).
Padang: Pusat Pengkajian Islam dan
Minangkabau (PPIM) Sumbar.

SALINGKA, Majalah Ilmiah Bahasa dan Sastra Volume 12 Nomor 2 Edisi Desember 2015 (223—232)


